Uwe Langendorf

Die Krypta des Schreckens

Psychische Folgen ethnischer Vertreibung am Beispiel
der deutschen "Heimatvertriebenen" in der 2. Generation

"Maikdfer, flieg,

der Vater ist im Krieg.

Die Mutter ist im Pommernland.
Das Pommernland ist abgebrannt.

Maikdifer, flieg!"

Das kleine Lied wird bei den Alteren unter uns vielleicht Bilder heraufbeschwéren,
Bilder von Krieg, Zerstorung, Vertreibung. Nun hat es in unserer Zeit viele Bei-
spiele von Flucht und Vertreibung gegeben, haufig "ethnische Sduberungen" ge-
nannt. Denken sie an Ruanda, Bosnien, Afghanistan. Zu Recht hat Benedetti vom
"Zeitalter der Verfolgten und Heimatlosen" gesprochen.’

Wie wir wissen, 16st Vertreibung schwere psychische Traumatisierungen aus,
unter denen auch die nachfolgenden Generationen zu leiden haben. Wir stehen nach
dem 11. September unter dem Eindruck terroristischer Bedrohung und vielleicht am
Vorabend eines neuen Krieges. Es wird zu wenig bedacht, dass heutige Gewalt Fol-
ge fritherer Traumatisierung sein kann und wieder langfristig traumatisieren und
weitere Gewalt hervorrufen kann.

Bilder dieser Gewalt konnen bei uns aber auch Erinnerungen wachrufen, die
lang vergessen schienen, Erinnerungen an die ethnischen Vertreibungen in der Folge
des 2. Weltkriegs. Nachdem Deutschland unter der Naziherrschaft den Krieg ent-
fesselt und durch Verfolgung und Vernichtung millionenfaches Leid verursacht hat,
sind mit dem Ende des Krieges etwa 14 Millionen Menschen aus den "Ostgebieten"
geflohen und groflenteils zwangsweise vertrieben worden, wobei 2 Millionen umge-
kommen sein sollen’. Etwa 1,4 Millionen Frauen seien vergewaltigt worden®. Flucht
und Vertreibung bedeuteten auch hier Bedrohung, Angst und Not, Verlust von Bin-
dungen und Besitz und Erleiden von Demiitigung und Grausamkeit. Man muss sich
klarmachen, dass die Grausamkeiten der Ereignisse keineswegs nur aus dem spon-
tanen Rachewunsch der Volker entsprangen und auch nicht lediglich durch die
duferen Umstinde erzwungen waren wie Méangel der Versorgung und der Trans-
portmoglichkeiten. Wie auch bei anderen ethnischen Vertreibungen war die Grau-
samkeit gewollt und gezielt eingesetzt. Stalin soll auf der Potsdamer Konferenz
1945 gesagt haben: "Dass man die Deutschen direkt nimmt und sie rauswirft, so ein-

! Benedetti (1986), S. 163.
% Kogelfranz (1985), S. 26.
3 Der Spiegel, Nr. 13 (2002), S. 50.

Jahrbuch fiir Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 153-160 Mattes Verlag, Heidelberg



154 Uwe Langendorf

fach ist die Sache nicht. Wirkungsvoller ist, man bringt sie in eine Lage, bei der es
fiir sie besser ist, diese Gebiete zu verlassen." Demgemal erging ein Befehl an die
polnischen Westtruppen: "Behandelt die Deutschen so, dass sie von selbst flichen." *

Das gelang nur zu gut. In den Vertreibungsgebieten verloren die Deutschen ihr
Recht auf Besitz und waren durch Armbinden, die sie zu tragen hatten, als schutz-
und rechtlose Personen gekennzeichnet, die jeder Willkiir preisgegeben waren. Dazu
kamen zahlreiche systematische Demiitigungen.

Die Ansiedlung in anderen Gebieten Deutschlands brachte meist neue Be-
lastungen und Kriankungen mit sich, da die Fliichtlinge von der anséssigen Bevol-
kerung oft abgelehnt und verachtet wurden und nur unter Zwang untergebracht
werden konnten.

Sicherlich haben die Betroffenen schwere Traumatisierungen erlitten, die lange
nachwirken. Warum wurden die psychischen Folgen so wenig untersucht ? Es
scheint, als hétten sich die deutschen Analytiker fiir diese Fragen nicht interessiert,
wie auch in der Offentlichkeit das Schicksal der "Heimatvertriebenen" bis vor
kurzem ein Tabu zu sein schien, abgesehen von gewissen rechtsnationalen Kreisen.

Verwundert und beschamt stelle ich fest, dass auch ich die Bedeutung dieses
Problems lange nicht begriffen habe. Zwar stammten viele meiner Patienten aus Fa-
milien von Vertriebenen, aber ich sah dies jeweils als individuellen Faktor an, ohne
den gréBeren Zusammenhang zu erkennen. Ich frage mich, welche Abwehr bei mir
diesen blinden Fleck hat entstehen lassen. Wenn es hier bei uns eine kollektive Ver-
drangung gegeben hat, wire dies eine psychohistorische Untersuchung wert.

Die Verarbeitung eines schweren Familientraumas braucht meist mehrere Ge-
nerationen. So haben auch die Nachkommen der Vertriebenen heute unter den Fol-
gen zu leiden. Die Spuren dieser psychischen Folgen zu untersuchen, habe ich mir
zur Aufgabe gemacht. Die Zusammenhinge im einzelnen nachzuweisen ist unter der
Fiille anderer Faktoren nicht immer leicht. Noch schwieriger ist die Frage zu beant-
worten, ob sich ein gemeinsames Grundmuster der Verarbeitung erkennen I&sst.
Dies zu verstehen, konnte wiederum therapeutisch hilfreich sein.

Ich will nachher von einigen Fillen berichten, zunichst aber auf theoretischer
Ebene der Frage nachgehen: Was ist eigentlich Vertreibung und wie wirkt sie sich
psychisch aus? Dem schlief3t sich eine zweite Frage an: Was ist eigentlich Heimat?

Wie die Bindungstheorie beschreibt, verlegt der Mensch von frither Kindheit
an seine Erwartungen, geliebt, anerkannt und geschiitzt zu werden, in seine Umge-
bung. So werden die Personen, die ihn umhegen, die Orte, Sprache, Verhaltens-
formen, Rituale, kurz: die Objekte seiner Umwelt zu Garanten seiner seelischen
Existenz, werden wieder verinnerlicht und unterstiitzen seine Entwicklung.’ Sie
bilden quasi den Kitt, der das Selbst zusammenhélt. Die vertraute Umgebung, die
Heimat also, bewahrt jedoch lebenslang einen Teil der Bindungskréfte. Erleidet ein
Mensch einen feindseligen Angriff, gegen den er weder kdmpfen noch fliehen kann,
so werden seine Bindungskrifte verletzt. Er wird um so mehr traumatisiert, je mehr
auch seine psychische Heimat beschidigt wird oder verloren geht. Es droht der Ver-
lust der guten inneren und &duBeren Objekte. Zur Abwehr dieser Gefahr spaltet sich

4 Der Spiegel, Nr.15 (2002), S. 50.
3 Tisseron (1992), S. 41 f.



Die Krypta des Schreckens 155

das Selbst: Ein Teil unterwirft sich dem Angreifer und wandelt ihn zum guten
Objekt, von dem Schutz und Liebe erwartet werden. Ein anderer Teil zieht sich
zuriick, um sich nicht dem Feind auszuliefern. Nun entsteht zwischen beiden der
traumatische Konflikt, vor allem, wenn die Verfolgung sich fortsetzt. Einerseits
idealisiert der Betroffene den Verfolger, introjiziert ihn in das Uberich oder identifi-
ziert sich mit ihm, andererseits verachtet und verurteilt er sich fiir die Unterwerfung.
Dieser Konflikt ist gefahrlich und schidigt das Selbst. Die Selbstverachtung arbeitet
ja dem Verfolger in die Hénde, und die Unterwerfung schiitzt nicht, sondern be-
deutet Mitarbeit an der eigenen Vernichtung. So wird die Fahigkeit zu {iberleben
von beiden Seiten her angegriffen.®

Der Konflikt kann nur erneut abgespalten und von der bewussten Personlich-
keit isoliert werden. Es entsteht ein malignes Introjekt, das stindig Lebenskrifte an
sich bindet und aufbraucht. Oft sogar zunehmend, so dass die Zeit nicht die Wunden
heilt, sondern verschlimmert. Man konnte das Introjekt mit einem "Schwarzen
Loch" im Kosmos vergleichen, das alle Energien seiner Umgebung verschluckt und
daher unsichtbar ist. Zur Abwehr wird das Malignom projektiv wiederum in die
Umgebung verlegt. Vor allem bieten sich die Kinder der Betroffenen als SchlieB3-
facher an. Sie bekommen die doppelte Aufgabe, das bose Etwas in sich aufzube-
wahren und die Eltern vor narzisstischer Verletzung zu behiiten. Dieses Depot hat
fiir die Kinder keinen Inhalt, es ist nicht représentierbar und kann also auch nicht
bewusst gemacht werden. Es macht sich nur bemerkbar als etwas Fehlendes, eine
Liicke, ein Loch im Selbst. Es zieht laufend Inhalte an sich, ohne sich doch fiillen zu
konnen. Ich nenne es daher (nach einem Begriff von Abraham und Torok) Krypta.’

Wie konnte der traumatische Konflikt bei den Vertriebenen und der nachfol-
genden Generation sich ausgewirkt haben? Die Menschen, die den Schrecken iiber-
lebt und sich neu eingerichtet haben, versuchen einerseits, "einen Schlussstrich zu
ziehen und neu anzufangen", konnen andererseits das Verlorene nicht loslassen. Sie
konnen die erlittenen Verluste und Krinkungen wie auch ihre "Uberlebensschuld"
weder betrauern noch vergessen. Sie sind nach einem Wort von Volkan "Dauer-
trauernde"®. Sie halten verbindende Objekte fest, die fiir sie die verlorene Heimat
darstellen. Das konnen Gegenstdnde sein, Bilder, Lieder, Speisen, Mundart, Ge-
briauche. Selbst ihre Klagen erstarren in ritueller Gleichformigkeit und werden zu
"verbindenden Phinomenen", wie Volkan dies nennt. Die Vertriebenen haben ihre
Vergangenheit verloren, wozu auch die Gréber der Familie gehdren, und ihre Zu-
kunftsfantasien, die sie mit der Heimat verbunden haben. Mit der Hoffnung auf
Riickkehr geht auch die Aussicht verloren, in heimatlicher Erde begraben zu wer-
den. Daher vergraben sie ihre Hoffnungen in ihren Kindern.

Die Kinder werden zum Hoffnungstréger fiir alles und jedes. Sie sollen tiichtig
sein und den Wert ihrer Herkunft beweisen und die Eltern vor der Verachtung
schiitzen. Sie sollen sich anpassen, um besser zu sein als alle andern, und doch die
Tradition wahren und sich eben nicht anpassen. Denn das wére Verrat. Die Kinder
lernen, sich auf die narzisstischen Bediirfnisse ihrer Eltern hin auszurichten. Die

® Ehlert-Balzer (1996), S. 295 ff.
7 Abraham & Torok (1973), S. 63.
¥ Volkan (2001), S. 188.



156 Uwe Langendorf

elterliche Botschaft konnte etwa lauten: "Du bist alles, was uns geblieben ist. Wir
tun alles nur fiir dich. Nur du gibst unserem Leben wieder Sinn. Also lass du uns
nicht auch noch im Stich!" Nur wenn die Kinder an sie glauben, werden die Eltern
an sich selbst wieder glauben kénnen. Um ihren Selbstwert vor sich und den Kin-
dern zu erhalten, miissen die Vertriebeneneltern daher vor allem die Erinnerung an
die schweren Demiitigungen, Erniedrigungen, Unterwerfungen tilgen, zu denen sie
wiahrend der Vertreibung gezwungen waren. Diese Dinge darf es nicht gegeben
haben, sie werden ein Familiengeheimnis und als eben solches in den Kindern de-
poniert. Die Kinder werden zu Garanten der Verleugnung. Vielleicht ist eben dieses
Verleugnete der unsichtbar gewordene Inhalt der Krypta, der die Kinder belastet.

Ich finde bei diesen Nachkommen hiufiger eine innere Unruhe, ein Gefiihl,
nirgends dazu zu gehdren, sich nicht binden zu kdnnen oder zu wollen, eine Wurzel-
losigkeit, oft auch die diffuse Erwartung einer Katastrophe, vor der man flichen
muss. Man reist mit leichtem Gepéack. Gleichzeitig gibt es eine Suche nach etwas,
was man nicht benennen kann, wie die "Suche nach der verlorenen Zeit".

Nirgends fand ich das Lebensgefiihl dieser Suchenden Generation besser be-
schrieben als in einem Gedicht von Holderlin’ :

"Doch uns ist gegeben,

Auf keiner Stdtte zu ruhn,

Es schwinden, es fallen

Die leidenden Menschen
Blindlings von einer

Stunde zur andern,

Wie Wasser von Klippe

Zu Klippe geworfen,

Jahr lang ins Ungewisse hinab."

Die Eigenschaft der Krypta als stumme Zone macht schon klar, wie schwer es ist,
Traumafolgen iiber Generationen hinweg eindeutig zuzuordnen. Wie der verborgene
posttraumatische Konflikt sich dennoch in der folgenden Generation bemerkbar
machen kann, lie8e sich eigentlich nur durch ausfiihrliche Falldarstellungen belegen.
Dies miisste an anderer Stelle geschehen. Ich kann hier nur an einigen kurzen Bei-
spielen skizzenhaft aufzeigen, wie bestimmte Details Hinweise auf posttraumatische
Relikte der beschriebenen Art geben konnen.

Ein Foto

Da ist ein Mann, der lange Zeit mit der Uberzeugung lebt, er diirfe sich nirgends
binden, weil eine groe Katastrophe bevorstehe. Viel Zeit und Mithe wandte er auf,
um eine Liicke in seiner Erinnerung zu schlieen, die ihn beunruhigt. Er kann sich
an die Zeit vor dem 6. Lebensjahr nicht erinnern. Diese stete Beunruhigung kann ein
erster Hinweis sein, noch verstirkt dadurch, dass es wohl einzelne bruchstiickhafte
Erinnerungen gibt, aber das Gefiihl des Nichterinnerns bleibt. Die Erinnerung setzt

? Schmidt (1984), S. 45.



Die Krypta des Schreckens 157

fiir ihn ein mit einem Umzug. Das Haus der Familie in einer Siedlung in West-
deutschland musste einem Industrievorhaben weichen. Er sal heulend auf dem
Wagen, die Eltern lachten ihn aus und schossen ein Foto.

Diese Eltern sind Vertriebene aus dem Sudetenland. Konnte nicht die "Ver-
treibung" aus der neuen Heimat an die schlimmere Vertreibung aus der alten Heimat
erinnert haben, die sie nicht betrauern konnten und verdringen mussten, und konn-
ten sie sich deshalb in den Schmerz des Kindes nicht einfiihlen, weil sie ihren eige-
nen in ihm unterbringen mussten? Das beunruhigende Nichterinnern verstehe ich als
Hinweis auf die Liicke, die von den Eltern ausgesperrte Erinnerung, die nicht sein
darf, eben die Krypta.

Warten auf den Bus

Eine Frau wartet in der Kélte auf den Bus und verfillt in eine Hoffnungslosigkeit,
die schwer zu beschreiben ist. Als stiinde die Zeit still, gibt es fiir sie keine Vorstel-
lung vom Bus, der kommen wird, von ihrer gut geheizten Wohnung, von dem
heiBen Tee, den sie trinken wird, nur ein Warten ohne Hoffnung und unféhig, etwas
fiir sich zu tun. Auch diese Frau leidet unter einer Erinnerungsliicke, die sie beun-
ruhigt. Thr fehlen nur 3 Tage, die sie sechsjdhrig in der Familie eines Onkels ver-
brachte. Die Vorstellung verursacht ihr ein unerklérliches Grauen, hier konnte etwas
Schreckliches geschehen sein, vielleicht in Richtung sexuellen Missbrauchs. Das
Ausmal} an Angst und Unruhe legt den Gedanken nahe, die verlorenen drei Tage
koénnten etwas anderes Schreckliches zudecken, das nicht erinnert werden darf, das
vielleicht nicht ihr selbst, aber ihrer Mutter widerfahren sein konnte. Die Familie
stammt aus Schlesien, fliichtete bei Kriegsende, wovon die damals zweijéhrige Pa-
tientin nur verworrene Erinnerungen an unfreundliche Unterkiinfte behalten hat. Der
Vater war Soldat und bei Kriegsende gefallen. Die Familie, die nur aus Frauen be-
stand, lebte in der neuen Umgebung wie auf einer Insel verarmter Vornehmheit.
Alles Gewodhnliche und Sexuelle war verpont. Bei aller du3eren Tiichtigkeit und Ak-
tivitdt lebt die Patientin ein Leben in innerer Einsamkeit wie in einer fremden Welt,
in der sie nirgends heimisch wird. Auch hier konnte die beunruhigende Liicke ein
erster Hinweis sein.

Die weggeworfenen Gabeln

Ein kleiner Junge liebt alles, was "alt und schon" ist. So findet er irgendwo altes Be-
steck und hiitet seinen Schatz. Der Vater zwingt ihn, die Sachen selbst in einen Gulli
zu werfen. Spéter hat der Junge Comic-Hefte und Spielautos gesammelt, der Vater
lasst beides verschwinden, ohne erkennbaren Grund. Beide Eltern sind Vertriebene.
Die Mutter kommt aus dem Sudetenland und klagt viel iiber die verlorene Heimat,
der Vater stammt aus Ostpreulen und spielt den Verlust herunter. Das seien doch
nur alte Lehmkaten gewesen, die man verloren habe, jetzt habe man es doch viel
besser. Konnte es sein, dass der Vater seine Trauer abgespalten und in dem Sohn
deponiert hat, indem er ihn an seiner Stelle den Verlust betrauern lie3?



158 Uwe Langendorf

Auch dieser Mann fiihlt sich zeitlebens unruhig, wurzellos, ohne Heimatgefiihl. Jede
Bindung erscheint ihm als Grab, er will "nur weg", nichts kann ihn befriedigen,
keine Frau, kein Beruf, er sucht den Ort, an dem er gliicklich sein kdnnte, {iberall auf
der Welt, triumt vom Auswandern, aber findet keinen Platz, wo er es aushalten
konnte. Er scheint auf der Suche nach etwas, das es nicht gibt, wie nach der "ver-
lorenen Zeit". Lebt er nicht in einer erstarrten Flucht?

Schlaf, Kindchen, schlaf

Das Tochterchen schléft, und die Mutter muss sie wecken, aber sie bringt es nicht
iibers Herz. "Der Schlaf meines Kindes ist mir heilig", hat sie schon immer gesagt
und ihre eigene Mutter auch schon. Nur ist das Téchterchen inzwischen neunzehn,
will verreisen und wird den Bus verpassen. Der "heilige Schlaf" scheint ein Relikt
zu sein, das nicht aufgegeben werden kann und eine besondere Bedeutung besitzt.
Die Familie der Mutter stammt aus dem Baltikum und ist in den 30er Jahren nach
Deutschland eingewandert. Der Vater der Patientin, Hitler-begeistert und Kriegsfrei-
williger, ist gegen Kriegsende gefallen. Die Mutter war mit ihrer zwei Jahre alten
Tochter nach Polen evakuiert, wurde auf der Flucht von der Roten Armee iiberrollt
und zwangsinterniert. Im Lager wurde die Mutter lebensgeféhrlich bedroht und héu-
figer von betrunkenen russischen Soldaten vergewaltigt, wiahrend das Kind neben
ihr lag. Sie habe immer ganz still gehalten, um das Kind nicht zu wecken. Einmal sei
sie wihrend der Vergewaltigung mit der Hand an das Bajonett des Soldaten gekom-
men und habe den Impuls gehabt, ihn zu erstechen. Aus Angst davor, was dann mit
ihrer Tochter geschehen wiirde, habe sie alles iiber sich ergehen lassen, damit das
Kind nicht wach werde. Ich vermute allerdings in der Geschichte etwas, was nicht
bewusst werden darf. Es ist sehr unwahrscheinlich, dass betrunkene Soldaten bei
einer Vergewaltigung sich so riicksichtsvoll benehmen, dass ein kleines Kind, das
neben der Mutter auf dem Strohsack liegt, nichts mitbekommt. Ich vermute, dass das
Maédchen sich in einem Erstarrungszustand aus Angst und Schrecken befand. Viel-
leicht hat dieser Stupor ihr und der Mutter das Leben gerettet.

Ich finde auch bei dieser nun erwachsenen Tochter, die nun selbst den Schlaf
ihres Kindes behiiten muss, jene unruhige Suche, die sie alles beginnen und nichts
zu Ende bringen lieB3, weder im Beruf noch mit den Méannern. Dass sie dennoch "ge-
stinder" wirkt, konnte mit der Offenheit der Mutter zusammenhédngen, die mit der
Tochter iiber ihre demiitigenden Erlebnisse gesprochen hat.

Das Traumgespenst

Eine Frau trdumt: In ihrem Hotelzimmer liegt eine sterbende alte Frau. Die wurde da
einquartiert. Thr Leib ist ganz flach wie in Aufldsung, aber sie atmet noch. Die Trau-
merin ist emport: Die sterbende Alte soll aus ihrem Zimmer verschwinden, und sie
beschwert sich heftig bei der Rezeption. Der Traum verfolgt und beunruhigt sie.
Was will das Gespenst von ihr ?

Ihre Familie wurde aus dem Sudetenland vertrieben und kam véllig verarmt in
einem kleinen schwibischen Dorf unter. Hier kam die Patientin zur Welt, Mutter



Die Krypta des Schreckens 159

und Kind wiren bei der Geburt beinah gestorben, sie war als Baby schwer krank,
und Mutter und GroBmutter setzten alles daran, sie durchzubringen. Dafiir wurde sie
"wie eine kleine Prinzessin" gehalten. Von den Dorfkindern allerdings wurde sie
verfolgt und gequalt und erlitt all den Spott und die Verachtung, die Fliichtlingen
(ein Schimpfwort: Waggis, Zigeuner) zuteil wurde. Die Familie gab sich grofle
Miihe, ihre Traditionen aus der alten Heimat zu retten. Das Backen und Kochen, die
alten Lieder und Geschichten, der heimatliche Dialekt wurden gepflegt. Bei der
Vertreibung hatten sie in dem wenigen Gepéack den Weihnachtsschmuck mitgenom-
men, die heimischen Glaskugeln, die Krippe. So wurde Weihnachten jedesmal zu
einem Fest der Heimatverbundenheit. Vor allem aber hochgehalten wurde die Er-
innerung an ein Médchen, dessen Foto auf der Vitrine stand, eine 12 Jahre friiher
verstorbene nichteheliche Tochter der Mutter, die schon mit fiinf Jahren an Diph-
therie gestorben war. Die Patientin hatte den Namen dieses Méadchens bekommen.
Auch sie konnte lange Zeit nirgends heimisch werden, an keinem Ort und mit kei-
nem Mann, sie war stindig auf einer unruhigen Suche nach etwas, das sie nicht be-
nennen konnte. Sie wollte z.B. Latein lernen, um alte Grabinschriften entziffern zu
konnen. Erst nachdem sie schwer depressiv geworden war, wurde ihr bewusst, dass
sie zeitlebens fiir die Eltern das tote Médchen verkorpern und auferstehen lassen
musste. Sie konnte nicht wissen, ob nicht der Familienkult um das tote Kind zu-
gleich der verlorenen Heimat galt und die Auferstehung der Toten in ihrer Person
auch die Heimat einschloss. Die Familie bestand aus Dauertrauernden und die Pa-
tientin war als verbindendes Objekt ausersehen. Niemand wei3, was die Vertriebe-
nen durchgemacht haben, denn die Mutter klagte zwar regelméfig und laut, rituell,
aber iiber die wirklichen Erlebnisse wurde nicht gesprochen. Es kdnnte aber sehr
traumatisch gewesen sein. Denn bei der Mutter, die jetzt dement geworden ist,
scheinen die alten Angste der Vertreibung wieder hervor zu brechen, denn sie be-
gann, alle Schubladen aufzureiflen und darin zu wiihlen und zu suchen wie auf der
Flucht, und verkroch sich einmal in einem Winkel der Speisekammer so tief, dass
sie sich verkeilte und nur mit groBBter Miithe herauzuholen war, wobei sie wie in
Panik jammerte: "Die Russen, die Russen!"

Uber 50 Jahre waren die Schrecken der Vertreibung eingekapselt und unter einem
gesellschaftlichen Tabu verborgen. Ich halte es daher fiir berechtigt, von einer
Krypta zu sprechen, um die Relikte der Traumatisierung, die im Unbewussten der
nachfolgenden Generation deponiert scheinen, zu beschreiben. Nicht zufillig wohl
hat Giinter Grass seinen Roman "Im Krebsgang"'® mit dem Untergang der "Wilhelm
Gustloff" in Verbindung gebracht. Das Hin und Her des Krebsganges seiner
Erzéhlung gleicht der Suchbewegung in einem therapeutischen Prozess. In neuester
Zeit scheint das Tabu der Vertreibung gelockert und das Gesprach dariiber wird
moglich. Vielleicht hilft dies ein wenig, die alten Traumatisierungen zu erkennen.
Vielleicht macht es uns auch sensibler fiir neue Traumatisierungen, die durch neue
Gewalthandlungen an andern Orten in der Welt neu entstehen kdnnen und werden.

10 Grass (2002).



160 Uwe Langendorf

Literaturangaben

Abraham, Nicolas / Torok, Maria (1986): Das verlorengegangene Objekt-Ich. Anmerkungen zur endo-
kryptischen Identifikation. In: Psychoanalytisches Seminar Ziirich: Sexualitdt (Athendum, Frank-
furt/M. 1986), S. 63.

Benedetti, Gaetano (1986): Die Identitit der Verfolgten und Heimatlosen (Konzentrationslagerinsassen)
in der Kriegszeit. In: Benedetti,Gaetano / Wiesmann, Louis (Hg): Ein Inuk sein. Interdisziplindre
Vorlesungen zum Problem der Identitét (Vandenhoeck, Gottingen 1986).

Der Spiegel. Serie: Die Flucht. Der Spiegel, Nr.13 (2002) S. 50 ff. und ders., Nr. 15, S. 50 ff.

Ehlert-Balzer, Martin (1996): Das Trauma als Objektbeziehung. In: Forum der Psychoanalyse, Bd.12,
Nr.4 (1996), S. 295 ff.

Grass, Giinter (2002): Im Krebsgang. (Steidl, Gottingen 2002).
Kogelfranz, Siegfried (1985): Die Vertriebenen. (Spiegel-Verlag, Hamburg 1985), S. 26.
Schmidt, Jochen (1984): Holderin Gedichte. (Insel, Frankfurt 1984 ), S.45.

Tisseron, Serge (2000): Phdanomen Scham. Psychoanalyse eines sozialen Affektes (Reinhard, Miinchen
2000), S. 41 f.

Volkan, Vamik D. (2002): Nach der Vertreibung. Eine Fliichtlingsfamilie von innen betrachtet. In:
Schlosser, Annemarie / Gerlach, Alf (Hg): Gewalt und Zivilisation. Erklarungsversuche und
Deutungen (Psychosozial Verlag Gieflen 2002), S. 188.



	Die Krypta des Schreckens

