
Uwe Langendorf 
 
Die Krypta des Schreckens 
 
Psychische Folgen ethnischer Vertreibung am Beispiel  
der deutschen "Heimatvertriebenen" in der 2. Generation 
 
 
"Maikäfer, flieg, 
der Vater ist im Krieg. 
Die Mutter ist im Pommernland. 
Das Pommernland ist abgebrannt. 
Maikäfer, flieg!" 
 
Das kleine Lied wird bei den Älteren unter uns vielleicht Bilder heraufbeschwören, 
Bilder von Krieg, Zerstörung, Vertreibung. Nun hat es in unserer Zeit viele Bei-
spiele von Flucht und Vertreibung gegeben, häufig "ethnische Säuberungen" ge-
nannt. Denken sie an Ruanda, Bosnien, Afghanistan. Zu Recht hat Benedetti vom 
"Zeitalter der Verfolgten und Heimatlosen" gesprochen.1 

Wie wir wissen, löst Vertreibung schwere psychische Traumatisierungen aus, 
unter denen auch die nachfolgenden Generationen zu leiden haben. Wir stehen nach 
dem 11. September unter dem Eindruck terroristischer Bedrohung und vielleicht am 
Vorabend eines neuen Krieges. Es wird zu wenig bedacht, dass heutige Gewalt Fol-
ge früherer Traumatisierung sein kann und wieder langfristig traumatisieren und 
weitere Gewalt hervorrufen kann. 

Bilder dieser Gewalt können bei uns aber auch Erinnerungen wachrufen, die 
lang vergessen schienen, Erinnerungen an die ethnischen Vertreibungen in der Folge 
des 2. Weltkriegs. Nachdem Deutschland unter der Naziherrschaft den Krieg ent-
fesselt und durch Verfolgung und Vernichtung millionenfaches Leid verursacht hat, 
sind mit dem Ende des Krieges etwa 14 Millionen Menschen aus den "Ostgebieten" 
geflohen und großenteils zwangsweise vertrieben worden, wobei 2 Millionen umge-
kommen sein sollen2. Etwa 1,4 Millionen Frauen seien vergewaltigt worden3. Flucht 
und Vertreibung bedeuteten auch hier Bedrohung, Angst und Not, Verlust von Bin-
dungen und Besitz und Erleiden von Demütigung und Grausamkeit. Man muss sich 
klarmachen, dass die Grausamkeiten der Ereignisse keineswegs nur aus dem spon-
tanen Rachewunsch der Völker entsprangen und auch nicht lediglich durch die 
äußeren Umstände erzwungen waren wie Mängel der Versorgung und der Trans-
portmöglichkeiten. Wie auch bei anderen ethnischen Vertreibungen war die Grau-
samkeit gewollt und gezielt eingesetzt. Stalin soll auf der Potsdamer Konferenz 
1945 gesagt haben: "Dass man die Deutschen direkt nimmt und sie rauswirft, so ein-

                                                 
1 Benedetti (1986), S. 163. 
2 Kogelfranz (1985), S. 26. 
3 Der Spiegel, Nr. 13 (2002), S. 50. 

Jahrbuch für Psychohistorische Forschung, 3 (2002), S. 153–160                                                Mattes Verlag, Heidelberg 



Uwe Langendorf 154

fach ist die Sache nicht. Wirkungsvoller ist, man bringt sie in eine Lage, bei der es 
für sie besser ist, diese Gebiete zu verlassen." Demgemäß erging ein Befehl an die 
polnischen Westtruppen: "Behandelt die Deutschen so, dass sie von selbst fliehen." 4 

Das gelang nur zu gut. In den Vertreibungsgebieten verloren die Deutschen ihr 
Recht auf Besitz und waren durch Armbinden, die sie zu tragen hatten, als schutz- 
und rechtlose Personen gekennzeichnet, die jeder Willkür preisgegeben waren. Dazu 
kamen zahlreiche systematische Demütigungen. 

Die Ansiedlung in anderen Gebieten Deutschlands brachte meist neue Be-
lastungen und Kränkungen mit sich, da die Flüchtlinge von der ansässigen Bevöl-
kerung oft abgelehnt und verachtet wurden und nur unter Zwang untergebracht 
werden konnten. 

Sicherlich haben die Betroffenen schwere Traumatisierungen erlitten, die lange 
nachwirken. Warum wurden die psychischen Folgen so wenig untersucht ? Es 
scheint, als hätten sich die deutschen Analytiker für diese Fragen nicht interessiert, 
wie auch in der Öffentlichkeit das Schicksal der "Heimatvertriebenen" bis vor 
kurzem ein Tabu zu sein schien, abgesehen von gewissen rechtsnationalen Kreisen. 

Verwundert und beschämt stelle ich fest, dass auch ich die Bedeutung dieses 
Problems lange nicht begriffen habe. Zwar stammten viele meiner Patienten aus Fa-
milien von Vertriebenen, aber ich sah dies jeweils als individuellen Faktor an, ohne 
den größeren Zusammenhang zu erkennen. Ich frage mich, welche Abwehr bei mir 
diesen blinden Fleck hat entstehen lassen. Wenn es hier bei uns eine kollektive Ver-
drängung gegeben hat, wäre dies eine psychohistorische Untersuchung wert. 

Die Verarbeitung eines schweren Familientraumas braucht meist mehrere Ge-
nerationen. So haben auch die Nachkommen der Vertriebenen heute unter den Fol-
gen zu leiden. Die Spuren dieser psychischen Folgen zu untersuchen, habe ich mir 
zur Aufgabe gemacht. Die Zusammenhänge im einzelnen nachzuweisen ist unter der 
Fülle anderer Faktoren nicht immer leicht. Noch schwieriger ist die Frage zu beant-
worten, ob sich ein gemeinsames Grundmuster der Verarbeitung erkennen lässt. 
Dies zu verstehen, könnte wiederum therapeutisch hilfreich sein. 

Ich will nachher von einigen Fällen berichten, zunächst aber auf theoretischer 
Ebene der Frage nachgehen: Was ist eigentlich Vertreibung und wie wirkt sie sich 
psychisch aus? Dem schließt sich eine zweite Frage an: Was ist eigentlich Heimat? 

Wie die Bindungstheorie beschreibt, verlegt der Mensch von früher Kindheit 
an seine Erwartungen, geliebt, anerkannt und geschützt zu werden, in seine Umge-
bung. So werden die Personen, die ihn umhegen, die Orte, Sprache, Verhaltens-
formen, Rituale, kurz: die Objekte seiner Umwelt zu Garanten seiner seelischen 
Existenz, werden wieder verinnerlicht und unterstützen seine Entwicklung.5 Sie 
bilden quasi den Kitt, der das Selbst zusammenhält. Die vertraute Umgebung, die 
Heimat also, bewahrt jedoch lebenslang einen Teil der Bindungskräfte. Erleidet ein 
Mensch einen feindseligen Angriff, gegen den er weder kämpfen noch fliehen kann, 
so werden seine Bindungskräfte verletzt. Er wird um so mehr traumatisiert, je mehr 
auch seine psychische Heimat beschädigt wird oder verloren geht. Es droht der Ver-
lust der guten inneren und äußeren Objekte. Zur Abwehr dieser Gefahr spaltet sich 

                                                 
4 Der Spiegel, Nr.15 (2002), S. 50. 
5 Tisseron (1992), S. 41 f.  



Die Krypta des Schreckens 155

das Selbst: Ein Teil unterwirft sich dem Angreifer und wandelt ihn zum guten 
Objekt, von dem Schutz und Liebe erwartet werden. Ein anderer Teil zieht sich 
zurück, um sich nicht dem Feind auszuliefern. Nun entsteht zwischen beiden der 
traumatische Konflikt, vor allem, wenn die Verfolgung sich fortsetzt. Einerseits 
idealisiert der Betroffene den Verfolger, introjiziert ihn in das Überich oder identifi-
ziert sich mit ihm, andererseits verachtet und verurteilt er sich für die Unterwerfung. 
Dieser Konflikt ist gefährlich und schädigt das Selbst. Die Selbstverachtung arbeitet 
ja dem Verfolger in die Hände, und die Unterwerfung schützt nicht, sondern be-
deutet Mitarbeit an der eigenen Vernichtung. So wird die Fähigkeit zu überleben 
von beiden Seiten her angegriffen.6 

Der Konflikt kann nur erneut abgespalten und von der bewussten Persönlich-
keit isoliert werden. Es entsteht ein malignes Introjekt, das ständig Lebenskräfte an 
sich bindet und aufbraucht. Oft sogar zunehmend, so dass die Zeit nicht die Wunden 
heilt, sondern verschlimmert. Man könnte das Introjekt mit einem "Schwarzen 
Loch" im Kosmos vergleichen, das alle Energien seiner Umgebung verschluckt und 
daher unsichtbar ist. Zur Abwehr wird das Malignom projektiv wiederum in die 
Umgebung verlegt. Vor allem bieten sich die Kinder der Betroffenen als Schließ-
fächer an. Sie bekommen die doppelte Aufgabe, das böse Etwas in sich aufzube-
wahren und die Eltern vor narzisstischer Verletzung zu behüten. Dieses Depot hat 
für die Kinder keinen Inhalt, es ist nicht repräsentierbar und kann also auch nicht 
bewusst gemacht werden. Es macht sich nur bemerkbar als etwas Fehlendes, eine 
Lücke, ein Loch im Selbst. Es zieht laufend Inhalte an sich, ohne sich doch füllen zu 
können. Ich nenne es daher (nach einem Begriff von Abraham und Torok) Krypta.7 

Wie könnte der traumatische Konflikt bei den Vertriebenen und der nachfol-
genden Generation sich ausgewirkt haben? Die Menschen, die den Schrecken über-
lebt und sich neu eingerichtet haben, versuchen einerseits, "einen Schlussstrich zu 
ziehen und neu anzufangen", können andererseits das Verlorene nicht loslassen. Sie 
können die erlittenen Verluste und Kränkungen wie auch ihre "Überlebensschuld" 
weder betrauern noch vergessen. Sie sind nach einem Wort von Volkan "Dauer-
trauernde"8. Sie halten verbindende Objekte fest, die für sie die verlorene Heimat 
darstellen. Das können Gegenstände sein, Bilder, Lieder, Speisen, Mundart, Ge-
bräuche. Selbst ihre Klagen erstarren in ritueller Gleichförmigkeit und werden zu 
"verbindenden Phänomenen", wie Volkan dies nennt. Die Vertriebenen haben ihre 
Vergangenheit verloren, wozu auch die Gräber der Familie gehören, und ihre Zu-
kunftsfantasien, die sie mit der Heimat verbunden haben. Mit der Hoffnung auf 
Rückkehr geht auch die Aussicht verloren, in heimatlicher Erde begraben zu wer-
den. Daher vergraben sie ihre Hoffnungen in ihren Kindern. 

Die Kinder werden zum Hoffnungsträger für alles und jedes. Sie sollen tüchtig 
sein und den Wert ihrer Herkunft beweisen und die Eltern vor der Verachtung 
schützen. Sie sollen sich anpassen, um besser zu sein als alle andern, und doch die 
Tradition wahren und sich eben nicht anpassen. Denn das wäre Verrat. Die Kinder 
lernen, sich auf die narzisstischen Bedürfnisse ihrer Eltern hin auszurichten. Die 

                                                 
6 Ehlert-Balzer (1996), S. 295 ff. 
7 Abraham & Torok (1973), S. 63. 
8 Volkan (2001), S. 188. 



Uwe Langendorf 156

elterliche Botschaft könnte etwa lauten: "Du bist alles, was uns geblieben ist. Wir 
tun alles nur für dich. Nur du gibst unserem Leben wieder Sinn. Also lass du uns 
nicht auch noch im Stich!" Nur wenn die Kinder an sie glauben, werden die Eltern 
an sich selbst wieder glauben können. Um ihren Selbstwert vor sich und den Kin-
dern zu erhalten, müssen die Vertriebeneneltern daher vor allem die Erinnerung an 
die schweren Demütigungen, Erniedrigungen, Unterwerfungen tilgen, zu denen sie 
während der Vertreibung gezwungen waren. Diese Dinge darf es nicht gegeben 
haben, sie werden ein Familiengeheimnis und als eben solches in den Kindern de-
poniert. Die Kinder werden zu Garanten der Verleugnung. Vielleicht ist eben dieses 
Verleugnete der unsichtbar gewordene Inhalt der Krypta, der die Kinder belastet.  

Ich finde bei diesen Nachkommen häufiger eine innere Unruhe, ein Gefühl, 
nirgends dazu zu gehören, sich nicht binden zu können oder zu wollen, eine Wurzel-
losigkeit, oft auch die diffuse Erwartung einer Katastrophe, vor der man fliehen 
muss. Man reist mit leichtem Gepäck. Gleichzeitig gibt es eine Suche nach etwas, 
was man nicht benennen kann, wie die "Suche nach der verlorenen Zeit". 

Nirgends fand ich das Lebensgefühl dieser Suchenden Generation besser be-
schrieben als in einem Gedicht von Hölderlin9 : 
 

"Doch uns ist gegeben, 
Auf keiner Stätte zu ruhn, 
Es schwinden, es fallen 
Die leidenden Menschen 
Blindlings von einer  
Stunde zur andern, 
Wie Wasser von Klippe 
Zu Klippe geworfen, 
Jahr lang ins Ungewisse hinab." 

  
Die Eigenschaft der Krypta als stumme Zone macht schon klar, wie schwer es ist, 
Traumafolgen über Generationen hinweg eindeutig zuzuordnen. Wie der verborgene 
posttraumatische Konflikt sich dennoch in der folgenden Generation bemerkbar 
machen kann, ließe sich eigentlich nur durch ausführliche Falldarstellungen belegen. 
Dies müsste an anderer Stelle geschehen. Ich kann hier nur an einigen kurzen Bei-
spielen skizzenhaft aufzeigen, wie bestimmte Details Hinweise auf posttraumatische 
Relikte der beschriebenen Art geben können. 
 
Ein Foto 
 
Da ist ein Mann, der lange Zeit mit der Überzeugung lebt, er dürfe sich nirgends 
binden, weil eine große Katastrophe bevorstehe. Viel Zeit und Mühe wandte er auf, 
um eine Lücke in seiner Erinnerung zu schließen, die ihn beunruhigt. Er kann sich 
an die Zeit vor dem 6. Lebensjahr nicht erinnern. Diese stete Beunruhigung kann ein 
erster Hinweis sein, noch verstärkt dadurch, dass es wohl einzelne bruchstückhafte 
Erinnerungen gibt, aber das Gefühl des Nichterinnerns bleibt. Die Erinnerung setzt 

                                                 
9 Schmidt (1984), S. 45. 



Die Krypta des Schreckens 157

für ihn ein mit einem Umzug. Das Haus der Familie in einer Siedlung in West-
deutschland musste einem Industrievorhaben weichen. Er saß heulend auf dem 
Wagen, die Eltern lachten ihn aus und schossen ein Foto. 

Diese Eltern sind Vertriebene aus dem Sudetenland. Könnte nicht die "Ver-
treibung" aus der neuen Heimat an die schlimmere Vertreibung aus der alten Heimat 
erinnert haben, die sie nicht betrauern konnten und verdrängen mussten, und konn-
ten sie sich deshalb in den Schmerz des Kindes nicht einfühlen, weil sie ihren eige-
nen in ihm unterbringen mussten? Das beunruhigende Nichterinnern verstehe ich als 
Hinweis auf die Lücke, die von den Eltern ausgesperrte Erinnerung, die nicht sein 
darf, eben die Krypta. 
 
 
Warten auf den Bus 
 
Eine Frau wartet in der Kälte auf den Bus und verfällt in eine Hoffnungslosigkeit, 
die schwer zu beschreiben ist. Als stünde die Zeit still, gibt es für sie keine Vorstel-
lung vom Bus, der kommen wird, von ihrer gut geheizten Wohnung, von dem 
heißen Tee, den sie trinken wird, nur ein Warten ohne Hoffnung und unfähig, etwas 
für sich zu tun. Auch diese Frau leidet unter einer Erinnerungslücke, die sie beun-
ruhigt. Ihr fehlen nur 3 Tage, die sie sechsjährig in der Familie eines Onkels ver-
brachte. Die Vorstellung verursacht ihr ein unerklärliches Grauen, hier könnte etwas 
Schreckliches geschehen sein, vielleicht in Richtung sexuellen Missbrauchs. Das 
Ausmaß an Angst und Unruhe legt den Gedanken nahe, die verlorenen drei Tage 
könnten etwas anderes Schreckliches zudecken, das nicht erinnert werden darf, das 
vielleicht nicht ihr selbst, aber ihrer Mutter widerfahren sein könnte. Die Familie 
stammt aus Schlesien, flüchtete bei Kriegsende, wovon die damals zweijährige Pa-
tientin nur verworrene Erinnerungen an unfreundliche Unterkünfte behalten hat. Der 
Vater war Soldat und bei Kriegsende gefallen. Die Familie, die nur aus Frauen be-
stand, lebte in der neuen Umgebung wie auf einer Insel verarmter Vornehmheit. 
Alles Gewöhnliche und Sexuelle war verpönt. Bei aller äußeren Tüchtigkeit und Ak-
tivität lebt die Patientin ein Leben in innerer Einsamkeit wie in einer fremden Welt, 
in der sie nirgends heimisch wird. Auch hier könnte die beunruhigende Lücke ein 
erster Hinweis sein. 
 
 
Die weggeworfenen Gabeln 
 
Ein kleiner Junge liebt alles, was "alt und schön" ist. So findet er irgendwo altes Be-
steck und hütet seinen Schatz. Der Vater zwingt ihn, die Sachen selbst in einen Gulli 
zu werfen. Später hat der Junge Comic-Hefte und Spielautos gesammelt, der Vater 
lässt beides verschwinden, ohne erkennbaren Grund. Beide Eltern sind Vertriebene. 
Die Mutter kommt aus dem Sudetenland und klagt viel über die verlorene Heimat, 
der Vater stammt aus Ostpreußen und spielt den Verlust herunter. Das seien doch 
nur alte Lehmkaten gewesen, die man verloren habe, jetzt habe man es doch viel 
besser. Könnte es sein, dass der Vater seine Trauer abgespalten und in dem Sohn 
deponiert hat, indem er ihn an seiner Stelle den Verlust betrauern ließ? 



Uwe Langendorf 158

Auch dieser Mann fühlt sich zeitlebens unruhig, wurzellos, ohne Heimatgefühl. Jede 
Bindung erscheint ihm als Grab, er will "nur weg", nichts kann ihn befriedigen, 
keine Frau, kein Beruf, er sucht den Ort, an dem er glücklich sein könnte, überall auf 
der Welt, träumt vom Auswandern, aber findet keinen Platz, wo er es aushalten 
könnte. Er scheint auf der Suche nach etwas, das es nicht gibt, wie nach der "ver-
lorenen Zeit". Lebt er nicht in einer erstarrten Flucht? 
 
Schlaf, Kindchen, schlaf 
 
Das Töchterchen schläft, und die Mutter muss sie wecken, aber sie bringt es nicht 
übers Herz. "Der Schlaf meines Kindes ist mir heilig", hat sie schon immer gesagt 
und ihre eigene Mutter auch schon. Nur ist das Töchterchen inzwischen neunzehn, 
will verreisen und wird den Bus verpassen. Der "heilige Schlaf" scheint ein Relikt 
zu sein, das nicht aufgegeben werden kann und eine besondere Bedeutung besitzt. 
Die Familie der Mutter stammt aus dem Baltikum und ist in den 30er Jahren nach 
Deutschland eingewandert. Der Vater der Patientin, Hitler-begeistert und Kriegsfrei-
williger, ist gegen Kriegsende gefallen. Die Mutter war mit ihrer zwei Jahre alten 
Tochter nach Polen evakuiert, wurde auf der Flucht von der Roten Armee überrollt 
und zwangsinterniert. Im Lager wurde die Mutter lebensgefährlich bedroht und häu-
figer von betrunkenen russischen Soldaten vergewaltigt, während das Kind neben 
ihr lag. Sie habe immer ganz still gehalten, um das Kind nicht zu wecken. Einmal sei 
sie während der Vergewaltigung mit der Hand an das Bajonett des Soldaten gekom-
men und habe den Impuls gehabt, ihn zu erstechen. Aus Angst davor, was dann mit 
ihrer Tochter geschehen würde, habe sie alles über sich ergehen lassen, damit das 
Kind nicht wach werde. Ich vermute allerdings in der Geschichte etwas, was nicht 
bewusst werden darf. Es ist sehr unwahrscheinlich, dass betrunkene Soldaten bei 
einer Vergewaltigung sich so rücksichtsvoll benehmen, dass ein kleines Kind, das 
neben der Mutter auf dem Strohsack liegt, nichts mitbekommt. Ich vermute, dass das 
Mädchen sich in einem Erstarrungszustand aus Angst und Schrecken befand. Viel-
leicht hat dieser Stupor ihr und der Mutter das Leben gerettet.  

Ich finde auch bei dieser nun erwachsenen Tochter, die nun selbst den Schlaf 
ihres Kindes behüten muss, jene unruhige Suche, die sie alles beginnen und nichts 
zu Ende bringen ließ, weder im Beruf noch mit den Männern. Dass sie dennoch "ge-
sünder" wirkt, könnte mit der Offenheit der Mutter zusammenhängen, die mit der 
Tochter über ihre demütigenden Erlebnisse gesprochen hat. 
 
 
Das Traumgespenst 
 
Eine Frau träumt: In ihrem Hotelzimmer liegt eine sterbende alte Frau. Die wurde da 
einquartiert. Ihr Leib ist ganz flach wie in Auflösung, aber sie atmet noch. Die Träu-
merin ist empört: Die sterbende Alte soll aus ihrem Zimmer verschwinden, und sie 
beschwert sich heftig bei der Rezeption. Der Traum verfolgt und beunruhigt sie. 
Was will das Gespenst von ihr ? 

Ihre Familie wurde aus dem Sudetenland vertrieben und kam völlig verarmt in 
einem kleinen schwäbischen Dorf unter. Hier kam die Patientin zur Welt, Mutter 



Die Krypta des Schreckens 159

und Kind wären bei der Geburt beinah gestorben, sie war als Baby schwer krank, 
und Mutter und Großmutter setzten alles daran, sie durchzubringen. Dafür wurde sie 
"wie eine kleine Prinzessin" gehalten. Von den Dorfkindern allerdings wurde sie 
verfolgt und gequält und erlitt all den Spott und die Verachtung, die Flüchtlingen 
(ein Schimpfwort: Waggis, Zigeuner) zuteil wurde. Die Familie gab sich große 
Mühe, ihre Traditionen aus der alten Heimat zu retten. Das Backen und Kochen, die 
alten Lieder und Geschichten, der heimatliche Dialekt wurden gepflegt. Bei der 
Vertreibung hatten sie in dem wenigen Gepäck den Weihnachtsschmuck mitgenom-
men, die heimischen Glaskugeln, die Krippe. So wurde Weihnachten jedesmal zu 
einem Fest der Heimatverbundenheit. Vor allem aber hochgehalten wurde die Er-
innerung an ein Mädchen, dessen Foto auf der Vitrine stand, eine 12 Jahre früher 
verstorbene nichteheliche Tochter der Mutter, die schon mit fünf Jahren an Diph-
therie gestorben war. Die Patientin hatte den Namen dieses Mädchens bekommen. 
Auch sie konnte lange Zeit nirgends heimisch werden, an keinem Ort und mit kei-
nem Mann, sie war ständig auf einer unruhigen Suche nach etwas, das sie nicht be-
nennen konnte. Sie wollte z.B. Latein lernen, um alte Grabinschriften entziffern zu 
können. Erst nachdem sie schwer depressiv geworden war, wurde ihr bewusst, dass 
sie zeitlebens für die Eltern das tote Mädchen verkörpern und auferstehen lassen 
musste. Sie konnte nicht wissen, ob nicht der Familienkult um das tote Kind zu-
gleich der verlorenen Heimat galt und die Auferstehung der Toten in ihrer Person 
auch die Heimat einschloss. Die Familie bestand aus Dauertrauernden und die Pa-
tientin war als verbindendes Objekt ausersehen. Niemand weiß, was die Vertriebe-
nen durchgemacht haben, denn die Mutter klagte zwar regelmäßig und laut, rituell, 
aber über die wirklichen Erlebnisse wurde nicht gesprochen. Es könnte aber sehr 
traumatisch gewesen sein. Denn bei der Mutter, die jetzt dement geworden ist, 
scheinen die alten Ängste der Vertreibung wieder hervor zu brechen, denn sie be-
gann, alle Schubladen aufzureißen und darin zu wühlen und zu suchen wie auf der 
Flucht, und verkroch sich einmal in einem Winkel der Speisekammer so tief, dass 
sie sich verkeilte und nur mit größter Mühe herauzuholen war, wobei sie wie in 
Panik jammerte: "Die Russen, die Russen!" 
 
Über 50 Jahre waren die Schrecken der Vertreibung eingekapselt und unter einem 
gesellschaftlichen Tabu verborgen. Ich halte es daher für berechtigt, von einer 
Krypta zu sprechen, um die Relikte der Traumatisierung, die im Unbewussten der 
nachfolgenden Generation deponiert scheinen, zu beschreiben. Nicht zufällig wohl 
hat Günter Grass seinen Roman "Im Krebsgang"10 mit dem Untergang der "Wilhelm 
Gustloff" in Verbindung gebracht. Das Hin und Her des Krebsganges seiner 
Erzählung gleicht der Suchbewegung in einem therapeutischen Prozess. In neuester 
Zeit scheint das Tabu der Vertreibung gelockert und das Gespräch darüber wird 
möglich. Vielleicht hilft dies ein wenig, die alten Traumatisierungen zu erkennen. 
Vielleicht macht es uns auch sensibler für neue Traumatisierungen, die durch neue 
Gewalthandlungen an andern Orten in der Welt neu entstehen können und werden. 
 
 

                                                 
10 Grass (2002). 



Uwe Langendorf 160

Literaturangaben 
 
Abraham, Nicolas / Torok, Maria (1986): Das verlorengegangene Objekt-Ich. Anmerkungen zur endo-

kryptischen Identifikation. In: Psychoanalytisches Seminar Zürich: Sexualität (Athenäum, Frank-
furt/M. 1986), S. 63. 

Benedetti, Gaetano (1986): Die Identität der Verfolgten und Heimatlosen (Konzentrationslagerinsassen) 
in der Kriegszeit. In: Benedetti,Gaetano / Wiesmann, Louis (Hg): Ein Inuk sein. Interdisziplinäre 
Vorlesungen zum Problem der Identität (Vandenhoeck, Göttingen 1986).  

Der Spiegel. Serie: Die Flucht. Der Spiegel, Nr.13 (2002) S. 50 ff. und ders., Nr. 15, S. 50 ff. 

Ehlert-Balzer, Martin (1996): Das Trauma als Objektbeziehung. In: Forum der Psychoanalyse, Bd.12, 
Nr.4 (1996), S. 295 ff. 

Grass, Günter (2002): Im Krebsgang. (Steidl, Göttingen 2002). 

Kogelfranz, Siegfried (1985): Die Vertriebenen. (Spiegel-Verlag, Hamburg 1985), S. 26. 

Schmidt, Jochen (1984): Hölderin Gedichte. (Insel, Frankfurt 1984 ), S.45. 

Tisseron, Serge (2000): Phänomen Scham. Psychoanalyse eines sozialen Affektes (Reinhard, München 
2000), S. 41 f. 

Volkan, Vamik D. (2002): Nach der Vertreibung. Eine Flüchtlingsfamilie von innen betrachtet. In: 
Schlösser, Annemarie / Gerlach, Alf (Hg): Gewalt und Zivilisation. Erklärungsversuche und 
Deutungen (Psychosozial Verlag Gießen 2002), S. 188. 

 
 
 


	Die Krypta des Schreckens

